Texte, accessoires et jeux de scéne
Sur trois ouvrages relatifs a la tragédie grecque

Par André Revier, Lausanne

1. Joachim Dingel: Das Requisit in der griechischen Tragodie. Diss. Tiibingen 1967. 238 p.

2. Friedrich Solmsen: Electra and Orestes. Three Recognitions in Greek Tragedy. N.V. Noord-
Hollandsche Uitgevers Maatschappij, Amsterdam 1967. 34 p.

3. Wolf Steidle: Studien zum antiken Drama. Unter besonderer Beriicksichtigung des Biihnen-
spiels (Studia et testimonia antiqua IV). Fink, Miinchen 1968. 196 p.

1. Le travail de J. Dingel présente un grand intérét; son apport & la compréhension de la
tragédie est important. L’auteur ne se limite pas aux ‘accessoires’ au sens restreint dont use
la scéne tragique; son enquéte englobe aussi les attitudes des personnages, les gestes, les
mouvements, auxquels ces objets sont associés («szenischer Apparat und Biithnenvorginge»,
p- IX): en somme tous les éléments qui s’offrent & la vue du spectateur et sont saisis par elle,
le domaine entier de I’«dyec théatrale» (p. XI).

Sans doute, cet aspect des représentations tragiques n’a jamais été entiérement négligé.
Outre des monographies comme celles d’E. Petersen ou de K. Reinhardt et, dans ’ordre de
la description matérielle, les livres d’A. W. Pickard-Cambridge, Webster et Arnott, les com-
mentateurs les plus pénétrants se distinguent par leur souci d’interpréter les ceuvres drama-
tiques du Ve siécle en termes de ‘stage direction’. Il suffit de nommer Wilamowitz et Eduard
Fraenkel, auxquels D. paye le tribut qui convient. Incidemment, il aurait pu mentionner
A. M. Dale (absente de sa bibliographie), auteur de deux articles sur le sujet (un seul, il est
vrai, avait paru dans les Wiener Studien de 1956, avant la publication des ‘Collected Papers’
en 1969). _

La portée du travail de D. tient au caractére systématique de I’enquéte dont il produit les
résultats et a la netteté des perspectives critiques dans lesquelles il interpréte ceux-ci. Dans
une premiére partie, intitulée «Archiologie der Requisiten» (p. 1-81), il dresse un inventaire
détaillé des éléments visibles qui s’insérent dans I’espace scénique et concourent & son organi-
sation. Ce répertoire est disposé par catégories d’objets, par auteurs et par ceuvres (y compris
les fragments, s’il y a lieu): masques, costumes, accessoires au sens strict, piéces de décor
(«Versatzstiicke»), notamment: autels, statues de dieux et objets de culte. Il est suivi de
quelques remarques sur le ‘réalisme scénique’ qui distingue la tragédie de la comédie (celle-ci
contrastant au besoin avec la réalité par I’'usage du grotesque et de la caricature).-

Une seconde partie est consacrée a la « Dramaturgie der Requisiten» (p. 82-208), autrement
dit & la fonction dramatique assignée aux ‘accessoires’. Ceux-ci ne constituant qu’une partie
des éléments visibles du spectacle (p. 82), 'auteur, dans une premiére section, élargit son
enquéte au rapport institué par la représentation entre le texte au sens strict («gesprochenes
Wort») et 'impression totale résultant de la mise en scéne («szenisches Bild»). Il s’attache
ensuite (sections 2 a 5) & préciser le role structurel des accessoires dans la configuration des
moments significatifs de ’action, dans I’aménagement de certains motifs récurrents du déve-
loppement dramatique, enfin dans la présentation des figures tragiques elles-mémes. Les
nombreuses observations que ’auteur a groupées avec clarté sous ces diverses rubriques pré-
sentent, outre leur intérét propre, des conséquences de portée générale pour ’appréciation du
théatre tragique. L’une d’elles au moins appelle ici un bref commentaire.

Chaque tragédie, remarque ’auteur, contient une ou plusieurs ‘images scéniques’ ou ‘ta-
bleaux’ («szenische Bilder»), auxquels, dans la majorité des cas, le texte se référe directement
par les réflexions qu’il confie aux personnages. La corrélation du texte avec la part visible du
spectacle s’effectue selon des formes établies, entre lesquelles le poéte choisit et qu’il lui est
loisible de varier. On remarque toutefois que dans un nombre non négligeable d’exemples, ces




Texte, acceasoires et jeux de scéne 127

‘tableaux’ ne sont pas signalés dans le texte et, par conséquent, ne peuvent étre reconstruits
par I'exégéte qu’au gré de quelques allusions qui suivent ou précédent ce moment ¢spectacu-
laire’. L’auteur voit 1a la preuve que 1’élément scénique a une valeur expressive («Aussage-
wert») égale a celle du texte, qu’il va de pair avec lui et lui est «ebenbiirtig» (p. 97). Cette appré-
ciation est reprise en conclusion: I'auteur insiste sur ’abondance de l'information tacite
(«stummer Information», p. 209) fournie aux spectateurs par le décor et ’aspect extérieur —
masques et costumes — des personnages. «L’image et le mot» sont ainsi égaux en droit («gleich-
berechtigt »).

Comment faut-il entendre ces formules? Si elles signifient simplement que I’élément visuel
ne doit pas étre oublié et qu’il doit trouver sa place dans I'interprétation, chacun tombera
d’accord. Mais si elles laissent entendre que la solidarité de 1’élément parlé et de 1’élément
visuel repose sur un rapport symétrique, que chacun apporte & I’autre un complément de
méme nature, et que privé de son support visible, le texte subirait une amputation du méme
ordre que le spectacle au sens étroit 8’il n’y avait pas de texte, cette conclusion n’est évidem-
ment pas acceptable.

Limitons-nous & un exemple tiré d’Eschyle (voir D., p. 153-155). Dans la scéne épirrhéma-
tique des Sept contre Thébes au cours de laquelle le cheeur cherche en vain a freiner I’ardeur
guerriére du roi, il semble bien qu’a chacune des répliques par lesquelles Etéocle manifeste sa
volonté de combattre son frére & la septiéme porte, il re¢oit des mains d’un valet d’armes une
autre piéce de son équipement de combat: il saisit enfin sa lance en pronongant les mots qui
scellent son destin (stichomythie: v. 719). Une bréve indication du poéte (v. 675s.) donne &
penser, comme I’a montré W. Schadewaldt (Eranion, Festschrift fiir H. Hommel), que la
scéne est congue sur le modeéle d’une forme typique de I’épopée, qui présente un guerrier s’ar-
mant pour le combat (voir dans I’'Iliade 3, 328-338; 11, 16-45; 19, 364-391 les préparatifs
de Paris, Agamemnon et Achille). Et il est certain que le motif proprement eschylien, cette
«damonische Schicksalsverfallenheit» (Schadewaldt, cité par Dingel, p. 153) attachée a la
détermination d’Etéocle, regoit un support et une accentuation trés efficaces du contrepoint
coptique» institué par la «prise d’armes» du prince. Mais ce sens tragique est produit par le
texte seul. Ce sont les paroles échangées par Etéocle et le choeur qui inscrivent dans la scéne
ce surcroit de signification qui la distingue absolument et ’oppose & ses précédents épiques.
A cet égard le texte ‘parle’ alors que, laissés & eux-mémes, les gestes, les mouvements et les
accessoires qu’ils utilisent ne ‘disent’ rien. ‘Information muette’, en vérité, et qui le resterait
si le texte ne 1’élevait — et tout le spectacle avec elle — au plan du Adyor siddvac.

2. Les trois scénes étudiées par F. Solmsen font usage de plusieurs signes de reconnaissance
diiment analysés par Dingel (la boucle de cheveux, les traces de pas, la piéce d’étoffe; de plus,
le sceau d’Agamemnon porté par Oreste dans I’Electre de Sophocle, la cicatrice prés du sourcil
d’Oreste dans I’Electre d’Euripide, cf. ‘Das Requisit’, p. 123-134). S. ne s’attache pas parti-
culiérement & élucider ’emploi de ces accessoires: son but est de dégager le sens qui résulte de
tous les éléments mis en ceuvre par le spectacle (texte et régie dramatique) et d’en montrer
le lien avec le dessein de chacune des ceuvres concernées. Cependant son analyse fait apparaitre
quelques constatations qui intéressent directement le rapport du texte avec le jeu scénique
et ses accessoires.

Dans chacune des trois piéces, c’est un signe différent qui décide de la reconnaissance d’Electre
et d’Oreste, mais il y a entre les trois scénes qui traitent ce motif des différences plus caracté-
ristiques (p. 3), et le cas qu’elles font des autres signes de reconnaissance révéle cette dissem-
blance. La boucle de cheveux découverte sur le tombeau d’Agamemnon et les empreintes
laissées par les pas d’Oreste sont, dans les Choéphores, 1’occasion d’un échange pathétique ou
Electre, «déchirée entre ’espoir et le doute» (S., p. 8, méme appréciation chez Dingel, p. 126),
dit sa perplexité et son angoisse: S. (p. 7) admire ici le rare sens psychologique déployé par
Eschyle; il me semble que la fonction de ce développement est d’abord de cerner la situation
d’Electre, son dunyavia, motif qui, aprés la reconnaissance et dans le xoupudg, sera étendu au
sort commun des deux jeunes gens.

Dans I’Electre d’Euripide, en revanche, la discussion des rexurjoia traduit, chez le poéte,
en dehors de la référence polémique & Eschyle (dont il faut se garder d’exagérer la portée, cf.
Dingel, p. 130) de tout autres intentions: c’est, au niveau de la composition, le souci de retarder




128 André Rivier

la reconnaissance (S., p. 16) et de combiner au maximum de vraisemblance et de logique le
plus grand effet de surprise; et, au niveau psychologique et moral, celui de parfaire la carac-
térisation d’Electre en la montrant enfermée dans son exigence de raison comme elle 1’est
dans le sentiment de I’outrage et de I’humiliation. Quant & Sophocle, son héroine accorde sans
doute peu de crédit a I'indice de la boucle de cheveux, mais ce n’est pas chez elle le fait d’une
logique égocentrique; c’est la nouvelle préalable de la mort d’Oreste, dont elle n’est pas en
état de douter, qui I’empéche d’ajouter foi au rapport de Chrysothémis. Elle est prise malgré
elle dans le filet des apparences, et son erreur témoigne du caractére inextricable de la situa-
tion (S., p. 21) dans laquelle le cours des événements I’a enfermée (la scéne de I’'urne porte au
plus haut point d’évidence et de pathétique I’aunyavia d’Electre). Jusqu’au moment ou le
dernier anusiov produit par Oreste rend d’un seul coup la jeune fille & la vérité et a la joie de
la présence fraternelle. Ainsi le parti de Sophocle ne coincide pas avec celui d’Eschyle (encore
qu’il ne le contredise pas), et il diverge vivement de celui d’Euripide. Il existe peu de séquences
dans la tragédie grecque qui montrent mieux — et nous devons & I’analyse de S. d’en prendre
nettement conscience — comment le role des ¢ accessoires’ s’intégre étroitement au développe-
ment dramatique, et combien leur fonction est sujette a différer selon le projet congu par le
poéte, dont le texte est le plus sir indicateur.

3. Le corps de l'ouvrage publié par W. Steidle est formé de six études consacrées & sept
piéces d’Euripide: Hécube et les Troyennes, Electre, Oreste, Andromaque, Alceste, Médée.
Un appendice sur I’Electre de Sophocle, et un chapitre relatif au Philoctéte placé en fin de
volume, apportent un complément et un contraste utiles & la présentation de ces drames,
notamment ceux de la derniére période d’Euripide. Quelques pages consacrées aux Bacchantes
8’y ajoutent. Elles succédent & un chapitre préliminaire ol ’auteur expose et illustre de plu-
sieurs exemples le théme qui oriente toutes ses analyses et leur confére I'unité d’un méme
point de vue: la traduction scénique du dessein dramatique.

St. veut rompre avec I'idée que le jeu scénique est «inconditionnellement soumis au texte»
(p- 10) et, partant, négligeable. Il veut tenir compte, dans une mesure beaucoup plus large
qu’on ne le fait d’habitude, des éléments visibles de la représentation tragique. Cependant, il
ne cherche pas a conférer une valeur indépendante au domaine de 1’dypic théatrale; il ne plaide
pas pour 1’égalité de celle-ci par rapport au ‘mot’ (comme le fait Dingel dans sa conclusion).
Sa thése est que, la tragédie parlant le langage du théétre, celui-ci ne passe pas seulement par
les paroles mais aussi par les gestes, les attitudes et les mouvements des personnages, et que
ces deux modes d’expression doivent étre interrogés ensemble. A quoi il n’y a rien & objecter.
On peut beaucoup attendre d’une critique qui loin de se diviser entre la restitution du sens
littéral et de 1’effet scénique, englobe I’'un et I’autre dans une évaluation & la fois plus précise
et plus compréhensive de I’ceuvre dramatique.

Engagé dans cette voie, St. s’écarte en tout cas sensiblement de la ligne suivie par I’exégése
moderne. Les observations qu’il propose tendent souvent & réhabiliter certaines parties, parfois
un drame entier, dépréciés en général par la critique savante. Il s’attache en particulier &
dégager la présence d’une idée spécifiquement dramatique 12 ol1, de I’avis commun, le texte
d’Euripide n’offre qu’'une manipulation du mythe ou obéit & une intention polémique. Le
lecteur trouvera dans les pages consacrées a la derniére scéne d’Alceste (p. 29-32) un intéres-
sant exemple de ces rectifications. Le ton et le mouvement, la convenance dramatique des
derniéres répliques échangées par Admete et Héraclés, en présence d’Alceste voilée, sont
dégagés avec une sagacité délicate. Et dans un autre endroit de son ouvrage, St. a certaine-
ment raison d’attirer I’attention sur la valeur expressive du contraste qui, en vertu d’un paral-
lélisme évident, s’institue entre les deux images scéniques («Biihnenbild») offertes par le deu-
xiéme épisode et 1’exodos. Adméte était sorti du palais avec Alceste mourante; il y rentre
avec Alceste rendue & la vie. Le roi et la reine, sans s’étre adressé la parole, pénétrent dans
le lieu de leur existence commune, qu’ils avaient quitté pour une séparation définitive (p. 151).
Ce silence est en accord avec le sentiment émerveillé produit par leurs retrouvailles: effet
proprement scénique, inaugurant un nouveau style de théatre (p. 31s.).

On ne peut dénier & ce mode d’interprétation appliqué & une scéne déterminée une force
probante qui gagnera 1’assentiment de nombreux lecteurs. Mais ces lecteurs suivront moins
volontiers I’auteur quand, sur la base d’indications apparemment négligées par la critique, il




Texte, acceasoires et jeux de scéne 129

propose pour une ceuvre un principe d’explication qui n’a pas été retenu jusqu’ici. Son argu-
mentation ne souffre peut-étre pas d’objection quant au sens littéral des passages allégués.
En revanche, la portée qu’il leur attribue parait parfois sujette a caution: elle est loin de
trouver toujours dans le texte et dans le jeu scénique un soutien suffisant. Quelques exemples
de ces difficultés sont proposés ci-dessous.

Dans le cas d’Andromaque, St. suggére que le théme des ultimes réflexions de Pélée (p. 125,
v. 1279ss.) dénongant le caractére funeste du mauvais mariage (xaxa Aéxrga), c’est-a-dire de
I’alliance contractée avec une femme riche mais sans noblesse authentique, domine en fait le
drame entier et lui confére I’'unité qui lui a été déniée jusqu’ici. Ce théme met en relief le motif
de la ruine familiale (c¥yyvoic dduwr, v. 959), qui se développe lui-méme en trois scénes dis-
tinctes et complémentaires, ot sont démasqués les responsables du désastre (p. 126-128. 130).
Cette proposition est attrayante: St. la défend avec conviction. Mais est-ce & dire que le choix
d’une mauvaise épouse constitue en lui-méme un motif tragique, et que la mise en évidence
des conséquences de ce choix erroné puisse étre considérée, ainsi que St. le donne & penser,
comme la «tragédie d’une famille» au méme titre que tels drames d’Eschyle (p. 130), du seul
fait que ces conséquences sont ruineuses ou lamentables ? Sans insister ici sur la nécessité de
déterminer ’emploi du terme «tragique» sous peine, en lui faisant désigner n’importe quoi
(n’importe quel type de souffrance), de lui dter toute consistance, je dirai qu’il n’est pas
possible de rapprocher Andromaque de I’Agamemnon sur la seule base d’une ressemblance
extérieure. Qu’on assiste de part et d’autre aux suites désastreuses d’un conflit familial, cela
peut se soutenir; mais il faut encore se demander ce que signifient ces ruines accumulées par
un ‘mauvais mariage’, quelle est la qualité des souffrances dépeintes, et sur quel fond de
nécessité se détache la faute ou ’erreur qui les a engendrées.

Une remarque similaire doit étre faite & propos des analyses d’Electre et d’Oreste. Dans
Electre, St. souligne la place faite par Euripide au motif de la solidarité entre le frére et la
soaur, et sa double traduction scénique: une premiére fois dans la séquence qui suit immédiate-
ment la reconnaissance (dés le v. 579 et pendant toute la strophe du cheeur), une seconde fois
apres le meurtre de Clytemnestre, a la fin du drame (v. 1308-1340): les deux jeunes gens se
tiennent longuement embrassés («Biihnenbild», p. 78. 80). Certes, il est juste d’insister sur le
contraste autant que sur le parallélisme des deux scénes: 13, le frére et la sceur sont réunis en
vue de la tache commune qui les attend; ici, ils vont au devant d’une nouvelle séparation
irréparable (p. 80). Cet effet suscite la pitié, il est émouvant au point qu’on est tenté de suivre
St. lorsqu’il dit que le motif du meurtre maternel, en dépit de son importance, n’apparait plus
ici que comme le triste agent de la péripétie finale (p. 81). Mais est-ce assez pour parler d’une
péripétie «tragique» (p. 80), pour la désigner comme le noyau de I'invention «tragique» d’Euri-
pide, et pour qualifier le drame entier de «hoch tragisch» (p. 81, cf. 88)? St. a senti que la
question se posait: la réponse qu'’il lui donne inspire au lecteur des sentiments partagés.

11 note essentiellement deux choses: 1. conformément & la perspective adoptée par Eschyle,
les propos des deux jeunes gens sur la tiche qu’ils ont assumée se référent expressément aux
dieux (p. 82s.); 2. le meurtre de Clytemnestre, encore qu’il soit donné comme incompréhen-
sible et «unweise» (cf. v. 971. 1246), est, en derniére analyse, voulu par les dieux et inéluctable
(p. 84). «Contrairement & ce qu’on pense d’habitude», insiste St., «le meurtre de la mére est
dans Electre — comme dans Oreste — un acte ordonné par les dieux et une faute voulue par
eux (‘eine ... gottverhdngte Tat und ... eine gottverhdangte Verschuldung’, ibid.).»

A qui se contente de vérifier dans le texte la réalité matérielle des allusions alléguées (1’oracle
d’Apollon, le rdle d’instigateur que lui assigne la version attique du mythe), la thése de St.
paraitra peut-étre plausible. Mais si ’on se demande dans quel esprit ces allusions sont faites,
et sur quel ton; quel est leur poids relatif, c’est-a-dire comment elles se composent avec les
autres éléments significatifs du spectacle, cette thése perd alors le plus clair de sa crédibilité.
Du moment ol la part prise par le dieu aux événements est ’objet d’un jugement moral (cf.
v. 971-987), la réalité de son action devient problématique du fait méme des personnages qui
énoncent cette appréciation: elle ne peut prétendre exercer la méme fonction dramatique qui
est la sienne dans les Choéphores d’Eschyle. Et il ne suffit pas de I’apparition des Dioscures
Gnd umyaviic pour rétablir in extremis le caractére pressant et inconditionnel du commande-
ment divin, aprés que celui-ci lui a été retiré au cours du développement dramatique. Il ne
suffit pas, pour qu’une action soit ‘tragique’, qu’elle se référe explicitement aux dieux, il




130 André Rivier: Texte, accessoires et jeux de scéne

faut que les dieux y soient réellement actifs et que les personnages humains portent témoignage
du caractére positif de leur toute-puissance. Que pésent les dieux, et Apollon, dans les motifs
concrets qui poussent Electre et Oreste a agir? Ou est I'inexorable, I'irrécusable ? Les ressorts
de l'action, les mobiles réels des actes du frére et de la sceur sont extérieurs & la sphére des
allusions & la divinité et & 1’oracle; celles-ci ne coincident pas avec 1’essentiel de ce qu’ils sont
et de ce qu’ils ressentent. Avec le ressentiment d’Electre, par exemple (cf. v. 1086ss., et les
injures adressées & Egisthe mort, v. 900 ss.), ou la haine d’Oreste (v. 906) et le grief de lacheté
(v. 982s.) que lui oppose Electre pour vaincre son hésitation. Au surplus, la place donnée &
la mise & mort d’Egisthe et aux réactions qui accompagnent et suivent celle-ci traduit un dé-
placement d’accent et de perspective décisif: Si ’'on juge des intentions de I’ceuvre au poids
et a4 la qualité de sa substance dramatique, et sur ce qu’elle donne & entendre et & voir, ce
sont bien la réalité physique, les motivations et les conséquences morales du double meurtre
qui prévalent dans le drame d’Euripide, non pas le contenu religieux et tragique développé
par Eschyle dans ses Choéphores. Le simple constat d’Oreste: &i deoic doxei vdde, Eatw (V.
986s.) ne suffit pas & le ranimer.

St. parle, & propos du drame Oreste, de la «Verlassenheit» d’Oreste et d’Electre (déja pour
Andromaque, p. 120s. 123s., notion associée & celle de «tragische Schicksale», p. 125): il
observe en effet que jusqu’au dénouement, c’est-a-dire jusqu’a 1’intervention d’Apollon Gnd
unxaviic, les dieux, ici, ne se manifestent pas. L’action n’en disposerait pas moins d’une dimen-
sion divine, que St. congoit comme une grandeur négative, mais réelle; et il allégue a I’appui
le contenu et ’économie du mythe connu des spectateurs d’Euripide: aux yeux de ces derniers
(cf. p. 110-112), les dieux ne sont pas définitivement absents, et ils interviendront certainement,
puisque le mythe exclut I'issue vers laquelle le drame semble s’acheminer. Ainsi le doute
qu’Oreste éprouve sur la 1égitimité de I'acte qu’il commet doit étre senti par les spectateurs
comme le signe du retard que les dieux apportent a se manifester (p. 98s.). Oreste devient ainsi
le drame - la tragédie — du silence des dieux. Est-ce concluant? En fait, ce silence traduit
plutdt I'affaiblissement de la figure divine & I’horizon de la conscience humaine. Si les dieux
sont absents, la mesure de cette absence n’est pas ailleurs que dans le spectacle lui-méme; et
si les allusions faites par les personnages sont inaptes & leur conférer une réalité ou une densité
dramatique, il n’est pas cohérent, pour convertir cette absence en présence, de rechercher dans
une forme préexistante du mythe I'indice de cette réalité que I’action leur refuse.

Mitteilungen
Bei der Redaktion eingegangene Rezensionsexemplare

Die Redaktion kann sich nicht verpflichten, alle eingehenden Schriften besprechen zu lassen

Acta classica Universitatis Scientiarum Debreceniensts. Tomus 6 (1970). 87 S.

L’année épigraphique 1968. Revue des publications épigraphiques relatives & I’antiquité ro-
maine, rédigée par J. Gagé, M. Leglay, H.-G. Pflaum, P. Wuillemier. Presses Universitaires
de France, Paris 1970. 249 S.

Archaeologia Homerica. Bd. II Kap. Q: Gerda Bruns, Kichenwesen und Mahlzeiten. Vanden-
hoeck & Ruprecht, Gottingen 1970. 69 S., 8 Taf., 13 Abb. DM 22.—.

Lettre d’ Aristote a Alexandre sur la politique envers les cités. Texte arabe établi et traduit par
Josef Bielawski, commentaire de Marian Plezia. Polskiej Akademii Nauk, Warszawa 1970.
205 S. 50 zl.

Le siécle d’ Auguste. Texte choisis et présentés par Robert Etienne. Collection U 2. Armand
Colin, Paris 1970. 319 S.

Balkan Studies. A biannual publication of the Institute for Balkan Studies. Vol. 11 Nr. 1.
Thessaloniki 1970. 227 S.




	Texte, accessoires et jeux de scène : sur trois ouvrages relatifs à la tragédie grecque



